清末到日治時期(1885—1945)社會變遷下台灣書法之考察 The Studyof Calligraphy in Taiwanduring the Changes from the End of Chin Dynasty to the Japanese Domination(1885AD to 1945AD.)

# 黃華源

Huang Hua-Yuang

# 台北體育學院通識教育中心兼任講師

# 摘要

社會變遷與書法之發展關係密切,屬於歷史性研究範疇,時間延續較長時, 尤顯其重要。過去書法史所見之敘述,社會變遷通常僅作爲點綴式的背景,本文 試以清末到日治時期爲時空範圍,以社會變遷與台灣書法之發展作爲考察重點。 藉前輩學者對清末以來台灣社會、經濟、文化發展之研究成果,配合書法記事繫 年表以進行綜合性考察。論述採三段進行,首先簡述時代環境與書法之關係;次 論清末到日治時期,四階段社會變遷下的台灣書法;最後以繫年表結合相關文 獻,作清末到日治時期台灣書法之傳承、延續、消長、新生之考察。三種考察顯 現了不同視點下對台灣書法的認識,因而更確信若要建構一部完整的台灣書法 史,應該還有許多努力的空間;藉此也省視了社會變遷下,我們所認識的台灣書 法傳承精神何在。

【關鍵詞】清末、日治、台灣、台灣書法、社會變遷

# 壹・序論

### 一•研究動機

台灣專題的研究,受到重視已經不下二十年,〈台灣書法〉在這波潮流下,亦不惶多讓。前輩學者麥鳳秋女士所著《台灣地區三百年書法風格之遞嬗》(1661-1945)、《四十年來台灣地區美術發展研究—書法研究》(1949-1989)兩部巨著,幾乎涵蓋了台灣書法研究之全面範圍,而且麥女士多年來台灣書法之相關發表仍然持續不斷。葉心潭女士之《日治時期台灣小學書法教育》專著,則是書法教育題之大作。李郁周先生《台灣書家書事論集》,則是先生所述百年來台灣書法相關文章的大匯集。其他仍有許多前輩,爲台灣書法過去的發展輪廓及未來之願景,持續的付出心力。

近年來大學相關系所,碩博士班的相繼設立,投入書法研究之學者可謂空前之眾。不過相較於美術類之西畫、東洋畫,甚至水墨與書法研究而言,整體比例上,以台灣書法爲課題之研究仍然偏低。就研究內容視之,大都以小專題或近代書家爲研究方向。

#### 二•研究目的

要建購一部完整的《台灣書法史》,書家、書作的研究不但要持續進行,而且還要更往前深入於日治、清代之書家、書作、書論、書風、教育、技法…等等,以期到相當的積累再進而論之;因此一部《台灣書法史》,應該不僅僅是一堆書家、書作的排列而已。過去書法史之著作,常見以書法發展爲主,時代因素僅作爲背景點綴之陳述。這種現象,說明了書法與社會發展之間確實存在密切的關係,因此僅作點綴式的陳述,就書法史內涵的完整性而言,顯然是不夠的。因此本文試將書法與時代發展並行考察,試探社會變遷與書法發展有機的關聯,藉此驗證研究方法,以期有助於後續研究之進行。

#### 三 • 範圍設定

首先要確立的是,〈台灣書法〉是指在台灣這塊土地上所發生的書法相關事務,因此清末、日治時期的書法,都是台灣書法的一部份。本文研究方向設定於

書法發展與時代變遷,時間範圍設定於清末台灣建省至日治時期,因此不以書家、書作爲探討中心。

### 四·研究方法

首先以清末、日治時代之順序爲時間縱軸,以政治、教育、經濟、社會變遷之種種事務與書法發展爲橫向交集之座標,作綜合性考察。一方面從台灣通史、經濟發展史、社會發展史、清代台灣教育、日治時期台灣教育…等著作,取得台灣歷史文化發展之相關資訊。並參考顏娟英編著〈台灣近代美術大事年表〉1998年雄獅美術出版,葉心譚《日治時期台灣小學書法教育》1999年出版,附錄〈日治時期台灣書法教育及書壇大事年表〉,河内利治先生所撰〈日本・台灣書道交流史試論〉所附〈台灣日治時期書道相關日本人爲中心之大事年表〉,國立台灣美術館,打開畫匣子〈台灣美術年表〉…等相關年表,製作〈社會變遷下台灣書法之考察 1885-1945 相關記事繫年〉(以下簡稱繫年表)如附表(表一),以作綜合性之考察。

# 貳・本論

#### 一·記事繫年製作之考量

#### 1 • 相關年表之考察

本研究既以時代發展作爲考察之要素,當應從現有年表中考察他人之長處, 進一步調整出適合本研究使用之模式,因此試舉參考資料三例分析如下:

爾娟英女士編著之〈台灣近代美術大事年表〉,收錄 1885-1945 年日治時期台、日報刊雜誌之美術資訊將近兩百頁,條目依日期順序編輯,涵蓋畫家記事與畫壇記事,日治時期美術界之東洋畫、洋畫、傳統書畫、教育成果展、甚至骨董展售…等。資料條目都記有出處與日期,內容豐富且詳細,是台灣美術日治時期研究的重要參考資料。書中書法與同時代其他類別美術發展的紀錄,實可說明台灣書法在當時美術界之位置如何。

葉心譚女士編著之〈日治時期台灣書法教育及書壇大事年表〉,以〈台灣近代美術大事年表〉爲基礎,抽出書法相關敘事,加上自身收集資料增刪而成。內容分爲書法教育記事及書壇記事,在文字級數縮小的情況下仍然多達三十八頁,就日治時期台灣書法教育與書壇活動而言,的確是一份既豐富且專業的參考資料。不過集中於書法記事之後,失去其他美術訊息的參考,對本研究仍有不足。

國立台灣美術館打開台灣美術畫匣子〈台灣美術年表〉,也是以美術爲主, 記事內容之〈美術記事〉,下分台灣藝壇及世界藝壇兩大項,書法只是記事內容 之一;作爲時代背景的〈一般記事〉則包括台灣與世界等兩個欄目。從考察面而 言此種方式比較符合本文考察的需要,不過書法敘事卻過於精簡。

就本研究而言,年表上的記事在時間軸上有其定位的意義,理想的編排應該 是將〈台灣近代美術大事年表〉之內容單獨列出書法、旁列其他美術項目並輔以 當時社會之相關資料。但龐大的資料量在此發表有所困難,因此改採〈社會變遷 下台灣書法之考察 1885-1945 相關紀事繫年〉之形式,將書法相關記事列一欄目, 輔以時代背景列一欄目,以此記事繫年作考察之基本材料,再結合其他政、教、 經濟、社會發展之著作以進行考察。

#### 2 • 資料勘誤

A·〈台灣沂代美術大事年表〉1985年書壇記事:

12月,〈總督府〉改建東瀛書院為淡水館,位於督府背面,作為台北文武官之娛樂場。1898年對一般市民開放為公會堂,1906年關閉。(大年表)

經查連橫之台灣通史,卷十一教育志之台灣書院表,記載登瀛書院:在 台北府治,光緒六年,台北府知府陳星聚建。因此〈東瀛書院〉應修正爲〈登 瀛書院〉爲宜。

#### B·〈台灣沂代美術大事年表〉1985年書家記事:

1923年6月末,嘉義書家余蓮航至台北,太平町瑞和商行揮毫。(台日6.29.7.3 [漢6])

1934年12月嘉義書家余蓮航至台北金德裕合記,及新竹等地。(台日12.20 [漢8])

經核對高雄市立美術館,《台灣美術三百年》125頁,書家小傳之敘述, 余塘字〈蓮舫〉號〈鑑亭〉…。又根據《畫舫千秋蓬萊心》台灣美術源流展, 畫冊 161 頁收錄余塘之作品落款(圖一),余蓮航應修正爲余蓮舫爲宜。

## 二•時代環境、社會變遷與與台灣書法之關係

#### 1 · 時代環境與書法

康熙二十二年(西元 1683 年)鄭克塽降清之後,清朝正式領有台灣。當時台灣漢人移民約當二十五萬人左右<sup>1</sup>,清領初期漢人的台灣墾拓,仍集中於台南及其週邊而已。清政府厲行海禁政策,但地脊人稠的東南沿海確有移民之需,因此偷渡來台者絡繹不絕。由於偷渡行爲以男性爲主,此舉造成台灣男女比例嚴重失衡,家庭組織不易,兒童數量不如正常社會之比例,連帶著學童數也減少。此外漢人移民初期,即使有子女,其人力也是投注於生產。來台移民不見得個個有成,一事無成、流浪各地的羅漢腳〈單身流浪漢〉,動則聚眾動亂,清初種種不安定的現象,確實侷限了這個新興漢人移民社會的書法發展。

清末台灣人口持續成長(根據日本領台隔年1896年的統計,台灣人口約爲260萬人。)鴉片戰爭之後台灣門戶開放,經濟發展從1870、1872、1876已經出現出超,1878年起直到1895年台灣割讓之際,台灣都是保持出超<sup>2</sup>,社會相較於大陸本土更爲安定。在此良性循環之下,家庭才可能重視教育,據〈清代台灣進士表〉(表二)之進士錄取年代與人數比例來看,台灣書法活動也是光緒以來本土文人參與比例才大量的增加。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>〈台灣移民史略〉陳漢光教授撰,《中原文化與台灣》頁 342,台北市文獻委員會,中華民國 61 年 5 月印行。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 《台灣史》黃秀政、張勝彥、吳文星著,45 頁,五南圖書出版股份有限公司 2006 年 10 月初版 十刷。

### 2 · 社會變遷與台灣書法之關係

上述清初與清末之時代環境,事實上是兩個獨立時空。但是在兩個時空之間的延續、社會的變化有傳承、延續、消失與新生,此即社會之變遷。本文研究範圍設定於清末到日治,政權交替帶動的社會變遷至爲明顯,但其背後微妙的變化,卻不是政權更替改弦易幟簡單數語即可交代。嚴格的來講此種社會變遷與書法發展之關係,是難以用時代來劃分的,不過基於論述之方便,將社會變遷與台灣書法之關係概分爲清末、日治初期、日治中期、日治晚期等四個階段略述如下。

### A·清末之社會變遷與書法 1885-1895

1885年,清廷宣佈台灣建省,意味著對台灣的經營態度轉爲積極。首任巡撫 劉銘傳也確實銳意經營台灣,人口成長、經濟入超、前節已述。清末台灣書法的 養成環境,基本上與中原傳統的科舉生態一樣,私塾、府學、書院,其最終目標 乃在於科舉與功名。

清末的台灣漢人與清初移民不同,他們來台已歷數代經營,可謂落地生根,有的已經持有相當程度的積蓄,此際要他們返回祖籍可能已經沒有落腳之處。這一代土生土長的台灣文人,加諸於台灣書法大家庭後,才使台灣書法從大陸來台官員、幕僚、遊歷文人爲主的結構,從比例上轉型爲台灣書家佔有地位的結構。 高雄市立美術館出版《台灣書法三百年》收錄書家61人,從排名順序上也大致早現此一趨勢。。

## B·日治初期之社會變遷與書法 1895-1919

1895年台灣割讓給日本,台灣民主國的抵抗從六月到十月即宣告失敗,隨後台灣民眾的激烈抵抗卻持續不斷。初期武官總督採取軍事綏靖,平定動亂優先的策略,詳見〈日治時期歷任臺灣總督及其任期表〉(表三)。但日本統治者也隨即展開農業優先的經濟基礎建設,及日本吸收自西方的新式教育。

\_

<sup>3《</sup>台灣書法三百年》書家簡歷 122-127 頁,發行人黃才郎,中華民國 87 年 6 月發行。

社會的突然變動,帶給台灣書法質變與量變的衝擊。質變的部份在於日式學校教育完全切除了科舉教育的生態,讀書、識字、書法,與仕途的關係斷絕,此舉反而將書法的個人涵養與遊藝的性質突顯出來。廖一瑾女士所著《台灣詩史》所附之《台灣詩社繫年》,其收錄詩社總數計 276 個,其中日治以前的只有 12 個 <sup>4</sup>。這種現象,過去有學者解讀爲,這是文人的民族意識,反日的表現,但是詩作的實質內容卻讓我們有更大的思考空間。質變的另一部分,在於日本引進的新式教育,書寫與文學性被區隔之後,使詩、書、畫一體的特質,強制注入了分離的元素。

日治初期,強力鎭壓台灣抗日運動的台灣總督府,爲何可以容許詩社與書房的存在?其實這與總督府的攏絡文人仕紳策略有關。繫年表 1900 年之書壇記事即有:3月於淡水館舉辦〈揚文會〉,進士、舉人、秀才等 146人與會之記載。總督府攏絡文人之外,也善於運用文人開設書房附設教授日語的條件等,因此默許了私塾的發展空間。根據吳文星教授的研究,1897 年漢人書房數爲 1127 所,1902年增爲 1822 所;不過 1904 年起,公學校學生數始超越書房,此後公學校日漸增長而書房逐漸減少。不過詩社與書房漢學在日治初期之逆勢成長,爲詩文一體的台灣書法爭取了更大的延續空間。

#### C · 日治中期之社會變遷與書法 1919-1936

1919年以後,漢人的軍事抗爭已經平息,日本政府對台灣統治已經進入穩定時期。而當時的世界局勢,又逢第一次世界大戰後的世界殖民地民主潮,日本本土亦有所謂的大正民主期,台灣人民改走議會抗爭,而日本派任的總督也改爲文官系統,詳見(表三)。

此時台灣也從農業化社會漸漸進入初期工商社會,日式教育也持續的成長,私塾漢學雖不至於斷絕,卻是呈現逐漸衰退的態勢;詩社聯吟風氣仍炙,不過內涵與日治初期已經有所轉變。日本引進西式教育之初,最晚在 1899 年,已經有台南學童的書法作品參加鹿兒島教育物品展的紀錄。此一階段的 1926 年 10 月底

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>《台灣詩史》廖一瑾女士著,第2章第4節台灣詩社繫年,文史哲出版社,1999年3月台北出版。

更開辦了第一屆台灣美術展覽會(簡稱台展),此項展覽持續到1936年,作爲台灣 美術界的年度盛事,但遺憾的是書法並不包含於美展之中。西洋油畫、東洋畫、 照相術、電影、唱片等,此時正以新潮事務的姿態融入台灣社會。

### D·日治晩期之社會變遷與書法 1936-1945

1936年台展停辦之後,1938年舉行了第一回台灣總督府美術展覽會,(簡稱府展),書法仍然不包含於美展之中。台展與府展這兩大官辦美展的未納入書法,說明書法在當時是弱勢的。

1936年17任台灣總督小林躋造任職,此後恢復武官總督制度,並又逐漸採取軍事統治,台灣民眾的柔性抗爭勢力徹底遭受壓制。1937年中日戰爭爆發後,皇民化運動如火如荼的進行,1943年實施六年治義務教育後,教育普及率迅速提升,1945年的統計數字,達到學齡兒童就學率超過80%的紀錄。

1941年12月7日,日本偷襲珍珠港,美國對日宣戰,太平洋戰爭爆發。台灣也進入戰時體制,此時與戰爭相關的書寫內容,及爲皇軍展覽的活動頻頻出現。

#### 三•台灣書法活動形式的傳承與新生

1 • 清領後期的書法活動

A 傳統書法活動

### a 詩文與書信

台灣建省,爲清朝統治的最後十年,台灣已從清初動亂的移民社會,進入人 文積澱日深的安定社會。清朝台灣教育包括儒學、義學、書院、私人書房等,教 育內容以八股爲重心,以科舉爲目標。曾於台南赤崁樓見蓬壺書院,童生月課小 楷文書試卷(圖二),今於行政院文建會國家文化資料庫,見妙心寺藏古文書中有 蓬壺書院、崇文書院、引心書院、海東書院等學子月課試卷三十件,可見小楷在 科舉制度下的重要性,及文書普遍水準。

清代台灣進士、舉人之錄取集中於晚期,說明此時文風已有相當基礎。這些進士、舉人、秀才所形成的社群,結合官吏、仕紳、富人的藝文活動,屬於精緻

文化的範疇;這些精英正是清末〈台灣書法活動〉之主宰。

此際文士之書法活動,基本承襲了中國清代傳統文人之習慣,對詩、文、書、畫普遍都有涉略,如:台北士林世家,潘雨人先生的往來書信中,有艋舺洪以南寄來之明信片,其上畫有〈新篁解籜〉墨竹圖(圖三)。傳統文士的書法活動,最基本的就是詩文的書寫,如清光緒2年(1876年)台南進士施士洁的《紅豆》詩稿(圖四),此爲乙未割台後,施士洁從廈門投稿參加台南詩社活動之作。此外,書信往返則爲朋友間的訊息交換,如另一件洪以南致潘雨人先生的明信片,內容邀請潘先生重陽節登圓山、飲酒、放風筝(圖五)。作品的互相酬祚餽贈,則如鹿港鄭鴻猶,爲其友人天來先生所書之行書中堂等(圖六)。上述〈書法活動形式〉雖有實用性或藝術性界定的模糊地帶,卻是延襲最長久從古至今持續不斷的方式。

#### b詩社與文社

〈詩社〉與〈文社〉各自以詩、文作爲活動之主軸,書法只是詩、文傳達的 媒介,但文士之重視書法的傳統,其來有自。投稿詩文之製作、書寫,審美情感 始於製作之初,並且貫串於製作之時,因此書法境界之高下,與詩文之內涵有相 輔相成之妙。

根據廖一瑾女士所著《台灣詩史》之台灣詩社繫年。台灣最早成立的詩社,是明遺臣沈光文等,於康熙二十四年(1685年)創辦的〈東吟社〉。此後一百四十一年台灣沒有成立詩社。道光六年(1826年),彰化知縣及地方人士陳掄元於虎尾文昌祠成立〈鍾毓詩社〉,爲台灣的第二個詩社。說明道光之後聯吟漸興,詩社成爲文人交游之風尙。咸豐元年(1851年),新竹進士鄭用錫成立第三個詩社〈竹社〉後,才有新竹〈梅社〉、〈潛園吟社〉、〈竹梅吟社〉,台南〈崇正社〉、〈斐亭吟會〉〈浪吟詩社〉,彰化縣〈荔譜吟社〉,台北〈牡丹吟社〉〈海東吟社〉等詩社之成立。

台灣通史藝文志謂:

-

<sup>5</sup> 同註4。

光緒十五六年,灌陽唐景崧來巡是邦,道署舊有斐亭,景崧葺而新之,輒邀僚屬爲文酒之會。台人士之能詩者悉禮致之,揚風扢雅,作者雲興。既而景崧升布政使,就任臺北。臺北初建省會,游宦寓公,簪纓畢至,景崧又以時集之,潤色升平,一時稱盛。

〈斐亭吟會〉1889年成立於台南,〈牡丹吟社〉1891年成立於台北。發起人 爲時任台澎道之,廣西灌陽唐景崧,此爲來台仕宦與台灣文人之交流之例。

〈詩社〉是以詩爲主的遊藝雅集,唱合、品茗、飲酒、擊缽作詩。〈文社〉 與文昌祠結合,以文論爲主,參與者概爲義學、社學、私塾、書院體系之知識份 子,目標爲科考。詩社與文社亦時有交融,前述道光六年(1826年)成立的〈鍾毓 詩社〉位於虎尾文昌祠即爲一例。由於〈文社〉在清代之發展概與書房、義學、 之屬性相容,日治時期大都被改爲公學校,民國遷台以來文昌祠歸於文昌帝君的 宗教信仰,以致於被遺忘。

## B 文藝雅集的贊助者一富紳與名園

清代中期以後,台灣經濟蓬勃發展,富豪鄉紳紛紛營建山莊庭園,有些主人本身就愛好詩文書畫,名園即爲品茗論藝雅集所。台南〈吳園〉、新竹〈北郭園〉、板橋〈林家花園〉、霧峰〈林家萊園〉謂爲台灣四大名園。建園最早的〈吳園〉有勝甲全台之說,但與詩文雅集之紀錄較少,其他三園如:

## a 新竹〈北郭園〉

〈北郭園〉是開台進士鄭用錫,於咸豐元年(1851年)興建於新竹,〈有堂 無十數間,前後凡三四層,水池假山,亭樓花木燦然畢備〉,佔地寬廣園林優美。 台灣有史以來的第三個詩社〈竹社〉,即於咸豐元年(1851年)成立於此,當時海 內外名人及科場得意文士,時與先生在此詩酒酬唱,提倡風雅。鄭用錫晚年親題 北郭園八景:〈小樓聽雨、小亭春望、蓮池泛舟、石橋垂釣、小山叢竹、深院讀 書、曲檻看花、陌田觀稼〉並寫了八首五言絕句。鄭用錫主持明志書院多年,自 製〈摺卷〉教授學生書法,對學生習字貢獻良多。

### b 板橋林家花園

台北板橋林家花園之興建,約始於光緒初年,光緒 14 年增修,完工於光緒 19 年。根據台灣大學土木工程學系的報告,參與建園人士包括文人墨客,可知 板橋林園主人已有相當之文學之薰陶(圖七)。事實上早在同治 2 年(1863 年)林維 讓、林維源先生,爲了平息漳泉械鬥,教育漳泉弟子,即創立〈大觀學社〉,又 於同治 12 年(1873 年)創立〈大觀義學〉後改名爲〈大觀書社〉。爲了林家子弟的 教育,所聘西席謝琯樵、呂世宜、葉化成合稱板橋林家〈三先生〉,對於北台灣 藝文發展助益頗大。其中呂世宜之金石收藏、學識與書法,世人推與伊秉授齊名,並且名動京師。6他的金石收藏,直接充實了林家〈汲古書屋〉(圖八),其後持續 增藏,致使〈汲古書屋〉藏書有富甲東南之稱。呂世宜人稱〈台灣金石學導師〉, 板橋林家對他金石學研究全力資助,並於道光年間根據呂世宜的金石碑版資料,遠赴福建請刻工好手鐫刻爲版,是台灣金石研究出版之祖,堪稱爲〈臺灣金石學 推手〉 7。

## c 霧峰萊園

霧峰林家之萊園,爲光緒十九(1893年)林文欽中舉後,爲侍奉母親而建的庭園。根據林獻堂〈先考文欽公家傳〉所云:是雅慕萊子斑衣之志,築萊園於霧峰之麓,春秋佳日,奉觴演劇侍羅太夫人,所以娛親者。台中霧峰林家,素以武功聞名,先人林奠國、林文察、林文明、林朝棟等,率領台勇協助清軍,平定同治元年(1862年)臺中戴潮春之亂,並轉戰東南與太平天國軍隊作戰。林文欽的中舉,說明了霧峰林家從尚武家風轉爲儒家仕紳,此後尚有林朝宗、林朝崧、林朝璇等,皆科考錄取爲秀才。日治時期之林資修、林資鏗、林獻堂等致力於台灣民主與議會政治不遺餘力。其中林獻堂即爲林文欽之子,他所組織的櫟社,更是日治初期傳統文士雅集的重要代表。

#### d新竹潛園

<sup>6</sup>《呂世宜西村先生研究資料、台灣林本源家文物及資料》合編乾坤二冊,吳守禮、林宗毅編, 乾冊第 38、39 頁,台灣定靜堂 1976 年版。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>〈臺灣金石學導師呂世宜的一份研究材料,兼論臺灣金石學推手〉。黃華源撰,2009年9月,發表於杭州西泠印社"重振金石學"國際學術研討會。

梅,道光二十九年(1849年)興建之〈潛園〉。林豪撰《淡水廳志訂謬》謂其〈能詩、能畫、能琴、能射、能音樂,皆卓卓可傳。〉可見他對林占梅文藝的推崇。他南征戴春朝之亂時猶攜琴同行,足見其藝術家氣質,亦見林占梅允文允武具有傳統儒士之精神。林占梅經常招徠各地雅士,舉辦詩酒吟會以文會友於〈潛園〉,不但促進了文人間的頻繁互動,也刺激了竹塹北台文風的興盛。日治時期開路之故,潛園遂廢。

### e 台中筱雲山莊

筱雲山莊,爲秀才呂炳南於清同治五年(1866年)所建。炳南有子汝玉、汝修與汝誠,一門三人俱中秀才,廣東名士吳子光稱許爲〈海東三鳳〉,次子汝修,更於光緒十四年登戊子科舉人,文章道德爲時人所重。同治年間,吳子光曾在山莊擔任西席,帶動中部文風,爲作藏書題聯云:〈筱環老屋三分水,雲護名山萬卷書。〉其藏書之富,與台南府城海東學院、板橋林家〈汲古書屋〉可以媲美。直到日治時期其後人呂厚庵與呂蘊白二位詩人,均爲櫟社社員,他們鼓吹詩教,發揚民族文化,不遺餘力。

#### 2 · 日治時期新舊書法活動之消長

1895年日本治台,爲台灣帶來了教育、經濟、社會的變革,也爲書法活動帶來了新的刺激與變動。隨著時代的發展,書法的活動與呈現形式,有傳承也有創新。

## A 傳統書法活動在日治時期的發展

## a 詩文與書信

傳統文士最基本的書法活動就是詩文與書信,這從清末到日治後期,基本上 是完全的延續的。前節舉例台南進士施士洁乙未(1876年)割台後仍投稿參加台南 詩社活動,有《紅豆》詩稿爲例,稿紙與書寫都還沿用清代格式,(見插圖四); 另前舉收藏家王行恭先生收藏明信片(出自林潘家,總計37張),根據明信片上所 印之日文はかき,可以斷定爲日治時期物品無誤。這種配合時代發展,演化 出來的明信片書信形式,應可謂爲傳統事物適應新時代之產物。

### b詩社、文社

根據《台灣詩史》廖一瑾女士著,第二章第四節之台灣詩社繫年,其台灣詩社調查總數計 277 個,清代 12 個,日治時期 202 個,無記年的 58 個 <sup>8</sup>,從數量上來看台灣詩社之發展,其輝煌之年代實在日本治台之後。其中又以台北瀛社、台中櫟社、台南南社等,各爲台灣北、中、南之代表。根據陳昭瑛女士的看法,其風氣在 1925 到 1926 年間達到最盛 <sup>9</sup>1927 年以後之詩壇,面臨新文化運動的衝擊,本質已不復從前。至於〈文社〉的發展,日治時期科舉既廢,文論已經不興,附有大量田產的文社大都被改爲公學校,因此文社在日治時期迅速脫離文人的交流活動。

### B文藝雅集與富紳名園之興廢

### a 清代名 園 連 顧

清代名園進入日治之後,命運發展各自不同。新竹〈北郭園〉與〈潛園〉俱 因拆城築路而廢;台灣首富板橋林家舉家遷往廈門,其後人林熊光、林熊祥等, 發展爲日治時期北台灣之名書家、收藏家等,林熊祥與林景仁於 1923 年創台北 鍾社,經常雅集。台中霧峰林家之萊園,日治之後活力依然興盛,日治時期詩壇 翹楚之〈櫟社〉,即以萊園爲集會場所,林家後人林獻堂等亦積極投入社務,是 日治時期傳統文士雅集的重要代表。台中筱雲山莊後人,呂厚庵與呂蘊白二位詩 人,均爲霧峰櫟社社員,他們鼓吹詩教,發揚民族文化,不遺餘力。

#### b日治時期新建名園

### 環鏡樓

除了舊有世家之外,日治時期興建之名園當以基隆顏家爲最,嚴家以煤礦起家,主人顏雲年雅愛詩詞,壬子大正元年(1912年)於基隆擇地建樓,因環山鏡海故名〈環鏡樓〉(圖九)。1914年落成時,台北〈瀛社〉、新竹〈竹社〉、台中〈櫟社〉及全島詩人於此擊缽詩會,號稱全台第一次詩人大會,有《環鏡樓唱合集》行世。1918年顏家買下日本人木村久太郎的〈木村御殿〉別墅,並興建樓宇、整修庭園,將家族成員及宗祠搬遷至此,其弟顏國年取名爲〈陋園〉。此爲日式揉

.

<sup>8</sup> 同註 4

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>〈日據時期台灣儒學的殖民地經驗〉《台灣與傳統文化》第 40 頁,陳昭瑛著,台灣書店 1999 年7月,台北發行。

合西式風格的庭園,定期開放給一般市民參觀。因顏家愛好賦詩,陋園成爲全台 詩人匯集之處,也是當時日本官方與台灣民間菁英的交流場所。

### 琳瑯山閣

嘉義〈琳瑯山閣〉主人張李德和女士(1893-1972),字連玉,號羅山女史、 琳瑯山閣主人、題襟亭主人、逸園主人。年二十,于歸嘉義〈諸峰醫院〉張錦燦 醫生。昭和4年(1929年)張醫師將醫院改建爲洋樓,二樓讀書處,號爲〈琳瑯 山閣〉。由於夫婦皆雅愛詩詞,屋後庭園〈逸園〉即成爲詩友吟詠之處。1930年 張李德和女士向林玉山學畫,並加入〈春萌畫會〉,同年創立〈連玉詩鐘社〉詩 社活動尚有〈琳瑯山閣詩會〉、〈題襟亭填詞會〉,此後又擴及〈鴉社書畫會〉、圍 棋會、音樂會等。張李德和女士熱心藝文活動,並提供贊助,〈琳瑯山閣〉遂爲 嘉義藝文活動之重鎮。

#### 3 · 日治時期新式書法活動的展開

## A·書法教育

#### a · 學校書法教育

從日治時期的初等教育來看,1896~1897年,總督府在全臺各地設國語講習所 16 所、分校 18 所,招募臺人子弟教授日語。1898年7月,頒布〈關於書房義塾規程〉,將書房納入管理,規定書房設日語、算術,使書房成爲公學校教育的輔助機關。從1904年起,公學校學生數始超越書房 <sup>10</sup>不過1919年以前,公學校擴充緩慢,入學率仍然偏低,直至1915年度,學齡兒童入學率仍不及10%。

1919年,文官總督田健治郎致力於增設公學校,翌年入學率約增為25.1%,至1940年入學率更增為57.4%。1943年總督府正式實施六年制義務教育,該年入學率約65.7%,1945年則超過80%<sup>11</sup>。隨著日式教育的引進,日本的習字簿、範本等書法初階學習方式也引進台灣,截至台灣光復一共經過了五期的發行<sup>12</sup>。

10〈日據時代臺灣書房之研究〉,《思與言》人文與社會科學期刊,吳文星:第 16 卷第 3 期 65-71 頁,1978 年 9 月。

<sup>11《</sup>台灣史》黃秀政、張勝彥、吳文星著,212頁,五南圖書出版股份有限公司2006年10月初版

<sup>12《</sup>日治時期台灣小學書法教育》葉心潭著,第三章書法教科書之編印,頁 65-90,1999 年蕙風堂

這種國家規定,統一範本的教學方式,是台灣書法教育的一大轉折點。其教學內容包含假名、漢字與硬筆書法等,則可以看到台灣書法元素中日本書法的轉換與參合。

## b·講習、演講、與函授

傳統教育,書法的學習大都承襲於師門,與自修。日治時期,公學校以國定範本爲教材,學校與社會上還有講習、演講會等方式傳授書法知識,這也是書法教育形式的新發展。目前看到較早的講習紀錄是明治 37 年(1904 年)10 月,的台北府中街大村氏書法講習班招生。昭和 10 年(1935 年)2 月,比田井天来於新竹與嘉義,以書道講演的形式,進行教學。同年台中師範學校南國書道會、校友會共同主辦教育書道講習會,講師、助講師等陣容龐大,而昭和 12 年(1937 年)7 月,南師校友會主辦講師高塚竹堂書道講習會,台灣南部及澎湖外島教師兩百人參加,是學生數龐大的書道講習會。

- 1904 (明治 37) 年 10 月·台北府中街大村氏書法講習班招生。
- 1913 (大正 2) 年 2 月 2 日 · 鈴木青園氏爲普及書道,特於毎週日召開習字會。
- 1927(昭和2)年3月1日·台北州教育會旭小學校舉辦書法講習會,講師台北 師範學校西川鐵五郎。
- 1935(昭和 10) 年 2 月 23 日・比田井天来書道講演於新竹,0224 於新富小學校,0226 赴嘉義。
- 1935(昭和 10) 年 07 月 13 日·台中師範學校南國書道會、校友會共同主辦教育書 道講習會,特別邀請全國學中等學校習字教育協會理事、學會本 部會長田中海庵担任講師、北一師石井賢蔵(緑山)、南師伊藤 喜内、中師鳥塚健吉爲助講師。
- 1937(昭和 12) 年 7 月 12 日 · 南師校友會主辦教育書道講習會,講師高塚竹堂, 計有高雄、台南、屏東、澎湖 200 名小公學校教師参加。

在眾多細目中,大正5年(1916年)2月27日,一則宜蘭雨森某發起第一回競書會。是爲競書較早的資料,至於是否爲通訊學習,沒有更進一步之資料仍不敢確定。但昭和7年(1932年)1月,鵞堂流《書道研究》召募書道通信教授會員,則是明確的通訊書法教學活動。另根據香取潤哉先生留學台灣藝術大學2005年1月,與林建宏先生所撰的〈日本與台灣競書起源報告〉:1943年7月,台灣本土的級進制度月課競書活動,正式展開。推動者爲基隆書道會林成基、林耀西、李普同等人,利用《詩報》半月刊的版面,編入〈書道壇〉專欄以進行通信教學,《詩報》爲戰爭末期少數持續發行的漢文刊物,不過因爲戰爭的關係1943年7月終告息版。即便如此,戰後台灣相關活動,溯其源頭即是在此。

#### B • 展覽

台灣書法的步入展覽形式,的確是書法呈現形式的一大改變。傳統書法藝術層次的交流的對象,大都以個人爲主;書信、廳堂、書齋懸掛的作品,其出發點並不是面對一般觀眾。廟宇、公共建築、摩崖刻石之製作,雖有紀念或公告性質,也有公開展示的事實,但其出發點與爲美展而作截然不同。

日本率先吸收西洋文明之博覽會、展覽等新式活動,台灣在日本統治之下, 立即移植了日本的先進事物。雖然繫年表所集日本治台期間,書法相關展覽活動 資料仍然有限,舉此分析所得陳述如下:

## a·具有官方色彩的習字成果展

1899(明治32)年3月・台南第一公學校參加鹿兒島八縣教育物品展,包括書畫。 1900(明治33)年5月・島内各公學校暨日本各國校學藝品展,其中習字、圖畫 佔三分之一。

- 1906 (明治 39) 年 3 月·佐賀市舉辦之九州聯合教育品展覽會,台灣提出書方、 手工等學生作品 61 件。
- 1908(明治 41)年 10月 23日·日本閑院宮殿下參觀國語學校之生徒成績品展覽, 對國語學校之鉛筆畫,習字等作品深表讃揚,翌日開放供各界 參觀。

所舉四例抽樣,爲教育體制下之書法成果展。在台灣書法大事年表中,此類

紀錄比重不少,應可以歸納爲公辦書法活動,亦爲近代學生美展的前身。

### b • 國際交流展

- 1917 (大正 6) 年 11 月 18 日·台中廳教育衛生展覽會於台中中學舉行,展出圖畫、習字等學生作品,參展者包括台灣、日本、朝鮮、樺太(庫頁島)、滿州及中國、南洋諸學校,並展出東美校教師參考作品。
- 1938(昭和13)年11月1日・日滿華親善書道展於滿州國新京寶山百貨店、奉 天教育會館、東京美術館展出,台灣入選者,書部:張國珍、林 傳貴、劉曉村、李維垣、潘春霖、楊江波、李讃生。
- 1941(昭和16)年9月28日·日華親善兒童美展於廣東省孔廟舉行,展出中、日(台)國民學校學生圖書、習字、手工等作品。

以上四則美展,參展地區包括日本、朝鮮、樺太、滿州及中國、南洋諸學校。當時朝鮮爲日本合併,所處境遇與台灣類似,不能以外國論。但滿州、中國、南洋等地已屬日本國境之外,但這類的展覽經驗,就台灣而言可謂〈國際交流形式〉開展的早期經驗。

#### c · 古今書書展

- 1901 (明治 34)年2月23日·淡水館月例會及古書畫展,包括岸岱、圓山應瑞、 吳春、谷文晁、西郷南洲、頼山陽等作品。
  - 3月16日·淡水館月例會及古書畫展,包括尾形光琳、與謝蕪村、 渡邊華山、谷文晁等作品。
  - 4月28日·淡水館月例會及古書畫及骨董器物展,包括岸駒、 野村宗達、本居宣長、菊地容齋、陸秀夫、林則徐等作品。
  - 5月5日·,淡水館舉行書畫抽籤展,現場揮毫者:藤崎紫海、 片寄南峰、高井洞南、富川文舟、須賀蓬城、戸田翠香、相澤峽 民、籾山衣洲、李秉鈞、洪以南、上田稲香、草場金台、鹽川一 堂、武部竹令、狩野永讓、鈴木羊石、三木春錦、高屋如山、川 田墨鳳等。
  - 12月12日・淡水館月例會及古書畫展,作品多爲石坊街橫山商

## 店所收藏。台灣美術館之《編年紀事》

〈淡水館〉原爲清代之登瀛書院,明治二十八年,被充爲總督府文武官吏的俱樂部,後亦爲官民共用的公會堂 <sup>13</sup>。淡水館月例會,舉辦之〈古書畫展〉或〈古今書畫展〉是日治初期,極具活力的古今書畫展覽,繫年表所列 1901年之活動,即可見其活動力之一般,其他類似之活動繫年表中亦收錄不少。這類展覽基本上是日本人組織的古董、書畫展覽,所以展品內容多爲日本古書畫,且具有商業色彩。1901年4月28日的展出物品卻出現〈陸秀夫〉、〈林則徐〉等,明、清名人作品,說明台灣人此時已參加了日本人的社交圈。而5月5日的書畫抽籤展,現場揮毫人士有台灣李秉鈞、洪以南則是一例證明。

## d·名家展、義展(義賣)、訂購展

- 1910 (明治 43) 年 10-11 月·台灣書畫會發起河原柏年送別訂購會。
- 1912 (大正 1) 年 5-7 月 · 總督府囑託山本竟山發起竟山書畫訂購會,於基隆光 尊寺演講,以及久寶寺揮毫。
- 1916 (大正 5) 年 3 月 · 高梨寶山禪師來台,成立書畫訂購會。
- 1918 (大正 7) 年 3 月 16 日 東京書畫商伊藤景文,舉辦古書畫陳列拍賣會於 一力樓、於台中樋口旅館。
- 1918 (大正7) 年 10 月 27 日 明治維新名十尺牘展於博物館展出。
- 1920 (大正 9) 年 1 月 · 鈴村串雨、尾崎秀真及台灣書家林知義、魏清徳發起李 逸樵紀念書畫展,所得潤資捐贈慈善事業。
- 1923 (大正 12)年 10月 13日·台灣日日新報舉行震災救助書畫義賣會,包括洪以南、羅秀恵等人作品,悉數賣出,計 172 圓 50 錢。
- 1926 (大正 15 昭和 1) 年 2 月 12 日·書家比田井天來成立書法訂購會。
- 1933(昭和8)年9月23日·趣味同人會明治維新志士遺墨展於台灣日日新報。 1934(昭和9)年9月·西川萱南書道作品訂購會。

<sup>13 〈</sup>淡水館〉伊能嘉矩,署名采風子,《臺灣慣習記事》第 6 卷第 10 號,52~53 頁,明治 39 年 10 月 13 日發行。中譯本,(臺灣慣習研究會原著)《臺灣慣習記事第六卷·下》第 140 頁,臺灣省文獻委員會,民國 81 年 12 月發行。

以上幾則案例有爲交流目的訂購會、賑災目的的義賣會、商業性質的拍賣會、也有紀念性質的展覽等等,可見展覽性質多元而豐富。

### e·紙上展覽

日本治台之前,雖有台灣巡撫劉銘傳手抄形式的《邸抄》,傳達法令規章、官方文件以供民閱覽;英國長老會巴克禮牧師以新式印刷刊行《台灣府城教會報》等,但都不是正式的報紙 <sup>14</sup>,明治 31 年(1898 年)日本人守屋善兵衛併購《台灣新報》及《台灣日報》成立《台灣日日新報》。由於得到台灣總督府的協助,及漢文版的發行,迅速成爲台灣第一大報。直到 1944 年 4 月,因戰爭物資缺乏,與言論控制之需,台灣總督府合併台灣其他六家報紙爲《臺灣新報》,出刊長達47 年之《臺灣日日新報》才正式畫下句點。目前搜尋資料可以看到 1909 年到 1941 年間,幾乎每年都刊載新春紙上書畫展或書畫印展。這種紙上展覽的形式,是報業的精心規劃,也是台灣書法呈現形式的另類表現。

## C · 書會、書畫會

- a · 日本人爲主的〈書會〉或〈書畫會〉如:
- 1912 (大正元)年2月·書家千葉青藍來台,教授書道並組成道風會。
- 1929(昭和4)年4月27日·石井賢蔵(緑山)主持台北書道研究會作品展於鐵道旅館。
- 1930(昭和5)年12月7日·西川萱南主持之南瀛書道會於台北第一高女舉行成立大會。
- 1935 (昭和 10) 年 11 月 16 日・大津鶴嶺主持之〈台灣書學院〉秋季書道展於台灣日日新報,共 530 件,另有古今書畫 80 件。

## b·台灣人爲主的〈書會〉或〈書畫會〉如:

1929(昭和4)年1月25日・曹秋圃個展於台北博物館,同時成立〈澹廬書會〉。 1932(昭和7)年2月7日・新竹益精書畫會改組,麗澤書畫會創會展於新竹公 會堂。

<sup>14〈</sup>第一章混沌初開—台灣報業伊始〉《台灣報業史》王天濱著,亞太圖書出版社,2003年4月 台北出版。

1940(昭和15)年5月12日·基隆東璧書畫會李天慶(普同)倡議改組爲〈基隆書道會〉。

以書法或書畫關係結社交流,日治以前的台灣是未曾聽聞的,這類團體的出現,也與日本當時的國內文藝發展密不可分。在紀錄中收錄的〈書會〉或〈書畫會〉超過三十餘個,就其發起成員之屬性,大致可分爲日本人爲主或台灣人爲主的兩大區分。這種緣起於日本引入台灣之組織,其發展延續至今。

### D · 赴日參加社團競賽與展覽

### a · 台灣人經常參加之日本書道展覽

由書法社團舉辦書法競賽,頒與獎狀,然後舉辦展覽,這在日治以前的台灣 也是不存在的事物。當時政經文化中心爲東京,日治中期以後,台灣書家也熱烈 參與了在日本的大型書法比賽與展覽,在紀錄中從 1928 年起到 1943 年 16 年間, 竟然多達 40 餘次的紀錄。日本舉辦展覽單位如:

《帝國展覽會》、東京〈日本書道作振會》、東京〈戊辰書道會》、〈日本 美術協會〉書畫篆刻展、〈泰東書道院展〉、〈名古屋書道研究一樂會〉、〈東 方書道會〉、〈關西書道會〉、〈東亞書道會〉、東京〈三樂書道會〉、京都〈平 安書道展〉、〈興亞書道連盟〉等。而日本本土的書道團體,也遠涉台灣成立分 會,如:〈斯華會〉台北分會、〈奈良寧樂書道會〉台北分會等。

### b · 入選以上書畫會展覽台灣書家名單:

曹秋圃、李逸樵、郭介甫、簡端堂、張國珍、施雲從、郭雙傳、劉子雲、郭眉生、劉陸生、朱啓星、郭眉生、陳淑媛、陳希津、李讃生、郭介輔、連曼生、李讃生、張金柱、張國珍、鄭淮波、傅條陽、施壽柏、潘春霖、紀金宝、張満守、方添喜、葉春潮、傅漢淮、楊江波、高澤壽。這些是在紀錄中得以條列姓名者。其他如:

1932(昭和7)年10月28日·曹秋圃、施雲從等14人入選大阪市教育部主辦之 第二届關西書道會,獲銅牌奨。

1932(昭和7)年11月•台灣書家21人入選東京泰東書道院第三回展。

- 1934(昭和9)年6月7日·東方書道會展於東京美術館,台灣郭眉生、劉陸生等 16 人入選。
- 1934(昭和9)年12月·泰東書道院第五回展,台灣麗澤書畫會張國珍、澹廬書會、朴子書家施雲從等等21人入選,大橋公學校陳淑媛、陳希津(曹秋圃指導)入選。
- 1935(昭和10)年5月·日本美術協會第九十八回書道篆刻展,新竹麗澤書畫會員等14人入選。
- 1935 (昭和 10)年 12月 3日 東京泰東書道院開第六回展覧會,台灣共有 13人 入選。
- 1938(昭和13)年1月8日·泰東書道院第八回展於東京美術館,台灣34名入 選。
- 1938(昭和13)年5月7日·台人28名入選東京日本美術協會舉辦之第百五回書畫篆刻展覽會。
- 1939(昭和14)年1月8日·泰東書道院第九回書道、文人畫、篆刻全國展於東京美術館展出,包括新竹麗澤書畫會12名會員等,共40位台人入選。
- 1940(昭和15)年1月7日·泰東書道院主辦奉讃書道展於東京美術館,台中斯 文會佐藤玉山等12名,及新竹書書益精會等多人入選。
- 1940(昭和15)年7月31日·大日本書道會第四回於東京美術館及美術協會展出,台灣入選者張國珍,以及台灣書學院少年部34件。

在這些紀錄中,雖然無法指出台灣入選人數中,究竟有多少爲日本人。不過入選者動則十數人,甚至多達三四十人的紀錄,可見台灣熱中於書法競賽的程度。

### E•揮毫、購票參觀

1908 (明治 41 年) 11 月 8 日,台灣書畫名家於共進會舉辦古書畫與骨董陳列會,有台北書畫家現場揮毫,開放購票入場。這種需要購票參觀的書法展覽,在台灣也是創舉。而現場揮毫之形式,從紀錄來看,若非學生習作展、紀念性質的遺作展,展覽會經常附帶有現場揮毫,而且這種風氣甚至也感染了台灣書家,聯合揮豪等。如:

1902(明治 35)年 4 月 20 日·台灣書畫會會員戸田翠香等 14 人於淡水館開會,

並即席揮毫。

1907 (明治 40) 年 1 月 4 日・台書畫家展與新年揮毫會於台北俱樂部。 1913 (大正 2) 年 3 月 21 日・台灣書畫會洪以南、須賀蓬城、尾崎秀真等於江戸 長舉辦年度書畫展暨揮毫活動。

# 參•結論

## 台灣書法的觀點問題

本論採用了三種考察方式,首先以時代環境與書法之關係,用清初與清末兩個時代切片作爲比較。其次再用社會變遷與台灣書法之關係,將清末到日治晚期之間,用四個時間點作觀察論述。

第三種考察方式,台灣書法活動形式的傳承與新生,則是利用相關文獻與〈社會變遷下台灣書法之考察 1885-1945 相關記事繫年〉表,作爲考察析論之依據。這份分析首先將將清末到日治晚期的書法活動形式,分爲清領後期的書法活動、日治時期新舊書法活動之消長、日治時期新式書法活動的展開等三階段析論。第一段,清領後期的書法活動,包括傳統書法活動之詩文書信與詩社文社,贊助文藝雅集的富紳與名園等。第二段,日治時期新舊書法活動之消長,包括傳統書法活動詩文書信與詩社文社,以及富紳名園在日治時期的發展與興廢。第三段,日治時期新式書法活動的展開,則以書會、展覽、講習、函授……等,清代未曾存在的書法活動形式,比較具體的呈現了清末到日治時期台灣書法活動的面貌。

三種不同距離的考察,提供了我們一個思考,那就是就台灣書法的認識而言,我們研究的積澱,是否已經達到可已完成一部完整《台灣書法史》的程度了。

## 書法是一個生命體

在研究資料中也發現,書法與社會變遷之關係密切,而社會變遷中影響書法 發展的因素也難以意料。比如日治初期,台灣人抗日活動仍然如火如荼之際,台 灣總督府基於攏絡文人,並利用私人書房之故,竟然使書房、詩社之數量逆勢成 長。這種發展態勢,與政權更替顯然不是立即畫下等號。 資料中引述,台展、府展未將書法納入,而有書法於當年居於弱勢之析論。 但繫年資料卻見書法相關活動之條目林立,此亦說明,居於弱勢只能說是非主流 並非消失滅絕,只要生命力尚存,它會轉化而發展下去。

傳統事物與時俱進,清代的文人書信往來,日治時期可以轉化爲明信片,一 張小小的卡片,文人雅士仍然可以毛筆書信作畫。然而隨著時代改變,也曾經看 過洪以南以硬筆書寫的詩稿,這也可以說明,傳統事物隨者時代環境而消長的現 實。然而更多的新興事物,卻是不斷的滲入既有的形式中。例如清代未曾聽聞的 書法比賽與展覽、學生作品展示、書法講習、研習班、甚至還有函授書法…等等。

從清代來比對日治時代,這些都是過去未有的新鮮事。但是從現在來看日治時期,這些新鮮事物不就是現在學生美展、全國美展、電視錄影空中教學的前身嗎?因此不得不感嘆,書法不是書家以毛筆書寫作品而已,書法與社會變遷之間的互動,說明書法本身就是一個生命體;政策、經濟、人文環境…等,就是它所生存的生態環境,從它與生態之間的互動來看,它的確是有消長興衰的。

## 對傳統的反思

以此次研究的範圍而言,對台灣書畫傳統的再認識,可說是額外的收穫。若說清末是傳統,那麼我們現在傳承的,而且也適應的頗爲自然的展覽與比賽、書法社團與空中教學等等,其根源在日治時期都可找到一些蛛絲馬跡。因此,我們不得不重新認識傳統的本質;傳統不是一成不變的東西,在環境變遷中,傳統也會與時俱進,隨著社會變遷,不斷去蕪存菁,並增添新元素。

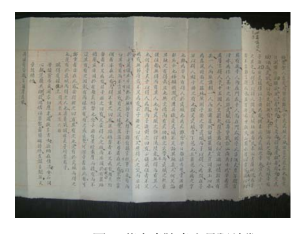
## 參考書目:

- 1 《明清時代台灣書畫作品》 行政院文化建設委員會編輯,中華民國 73 年出版。
- 2 · 《台灣書法三百年》高雄市立美術館,中華民國87年6月出版。
- 3 《台灣早期書畫專輯》國史館台灣文獻館編中華民國 92 年 12 月出版。
- 4・《翰墨珠林・台灣書法傳承展作品集》淡江大學文錙中心 2004 年 4 月出版
- 5 《台灣先賢書書選集》南投縣美術學會,中華民國 69 年 10 月 21 日印行。

- 6·《台灣地區三百年來書法風格之遞嬗》麥鳳秋著,中華民國 77 年,中國文化 大學碩士論文。
- 7 · 《風景心境—台灣近代美術文獻導讀—》顏娟英譯著,雄獅圖書股份有限公司 2001 年 3 月台北出版。
- 8 《日治時期台灣小學書法教育》葉心潭著 1999 年蕙風堂筆墨有限公司出版。
- 9 《台灣近代美術大事年表》顏娟英編著,中華民國 87 年 10 月,雄獅圖書有限公司出版。
- 10 · 《台灣鄉土文物淺說》王國璠著,北區台灣史蹟源流研究會印行。
- 11 · 《中原文化與台灣》台北市文獻委員會,中華民國 61 年 5 月印行。
- 12 《臺灣書家書事論集》李文珍著,2002年,蕙風堂筆墨有限公司出版。
- 13·《藝術史學的基礎》原著 Giulio Carlo Argan· Maurizio Fagiolo,曾堉· 葉劉 天增譯;東大圖書有限公司 1992 年 2 月,臺北市出版。
- 14 《社會學概論》 林顯宗編著,台北五南圖書出版公司印行 1987 年 7 月初版。
- 15 · 《圖解社會學》吳逸驊著,台北市,城邦文化事業股份有限公司 ,2004 年 10 月 13 日初版 2 刷。
- 16 · 《INTERPRETING THE PAST UNDERSTANDING THE PRESENT 解釋過去/ 了解現在一歷史社會學》S.Kendrick P.Straw D.McCrone 編,王幸慧、江政寬、 詹緣端、廖慧貞譯,麥田出版社 1977 年 11 月 15 日台北出版。
- 17 《台灣與傳統文化》陳昭瑛著,台灣書店 1999 年 7 月,台北發行。
- 18·《歷史、文化與台灣》—台灣研究研討會五十回紀錄上下冊,張炎憲主編, 台灣風物雜誌社 1988 年 10 月台北發行。
- 19 ·《台灣經濟、社會與文化的變遷》賴澤涵主編,威仕曼文化事業有限公司, 2008 年 8 月台北出版。
- 20·《台灣史》黃秀政、張勝彥、吳文星著,五南圖書出版股份有限公司 2006 年 10 月初版十刷。
- 21 ·《台灣詩史》廖一瑾女士著,文史哲出版社,1999年3月台北出版。
- 22 《台灣報業史》王天濱著,亞太圖書出版社,2003 年 4 月台北出版。
- 23 · 《呂世宜西村先生研究資料、台灣林本源家文物及資料》合編乾坤二冊,吳守禮、林宗毅编,台灣定静堂 1976 年版,
- 24•《台灣歷史年表》吳密察監修,遠流出版事業有限公司,2001年1月20初版。



(圖一)余蓮舫之落款。



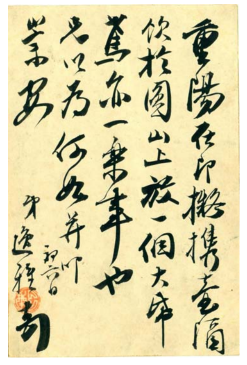
(圖二)蓬壺書院童生月課試卷



(圖三)洪以南〈新篁解籜〉王行恭先生藏



(圖四)施士洁《紅豆》詩稿

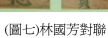


(圖五)洪以南致潘雨人明信片



(圖六)鄭鴻猶行書中堂







(圖八)汲古書屋



(圖九)基隆環鏡樓